**KP 11 Cómo actúa la Luz Divina en el ser humano**

Para mejor comprender la enseñanza de San Gregorio Palamás, vamos a examinar algunos conceptos acerca de nuestra constitución como seres humanos.

Estamos constituidos por una parte material que se halla animada por una espiritual; es decir, mientras ambas se hallan **unidas** tenemos un **cuerpo vivo**; cuando se separan, ya no hay un cuerpo propiamente tal, sino un **cadáver** que se descompondrá.

Somos un **cuerpo** de constitución material **animado por un alma** de naturaleza espiritual, o sea, por una **energía informada de procedencia divina**.

Además de considerar nuestra constitución de **cuerpo y alma**, cabe distinguir en nosotros tres aspectos que, con distintos **niveles de actividad**, se hallan interrelacionados: el **cuerpo**, el **intelecto** **o psiquis** y el **espíritu**; intelecto en sentido amplio, incluyendo pensamientos y emociones.

Nuestro intelecto **se potencia** cuando, al hacer ayuno por ejemplo, apagamos un poco la actividad de nuestro cuerpo; asimismo, cuando silenciamos el intelecto, nos predisponemos **a superarlo y alcanzar el nivel del espíritu**.

Acerca de esta superación del intelecto, San Gregorio Palamás tiene enseñanzas muy valiosas.

Él nos formula la siguiente pregunta:

***¿Qué te permite ver una Luz que no es luz?***

Se está refiriendo a ver la **Luz Divina** que se nos revela, que no es la luz física, por cierto.

San Gregorio Palamás responde que lo permite el **intelecto**; pero atención: no en cuanto el intelecto es un simple instrumento que maneja conceptos o entiende nuestras percepciones; Palamás sostiene que el intelecto **permite ver esa luz divina**, sólo en cuanto ***su función lógica***- es decir, la relativa al ***Logos***, a la **Verdad**- se ha **purificado** por medio de la oración y de las obras.

Pero esta purificación **no se impone** al intelecto **desde el exterior** del hombre. Se produce más bien **de acuerdo a la propia naturaleza** del intelecto.

El intelecto ya no queda empañado **por la culpa** cuando el hombre **se purifica**, purificación que se produce gracias a actos **del cuerpo y del alma** orientados a la ***deificación de la persona***.

Por tanto depende del hombre como **unidad material y espiritual**: el hombre **entero** se diviniza, **no sólo su espíritu**.

Aunque en el ***estado de purificación*** el intelecto tiene un alcance mayor, eso **no implica** que el cuerpo **quede al margen**. Nuestro cuerpo no es cárcel del alma, como sostenía Platón.

Ahora bien, no olvidemos que el hombre con su intelecto es capaz de entender los conceptos y significados de las cosas externas y- *al mismo tiempo-*  es capaz de **tomar conciencia del acto** por el cual **conoce y entiende** tales conceptos; es decir, **reflexiona sobre sí mismo**.

Por esto San Gregorio Palamás dice que es esencial entender **cuál es la función del intelecto**, cuando realmente **actúa de acuerdo a su naturaleza,** es decir, **cuando no está empañado por la culpa**.

Vamos a leer un texto suyo en el que hace una comparación entre la **luz natural y la vista**, así como entre **la Luz Divina y nuestro intelecto**.

*"Como el fuego, cuando es cubierto con un material no transparente, puede* ***calentar*** *pero* ***no iluminar****, así también* ***el intelecto-*** *cuando lo cubre* ***el velo oscuro*** *de las malas pasiones- puede participar* ***de un conocimiento,*** *pero ciertamente* ***no de una luz*** *[...]*

*Así como la* ***vista sensible*** *no funciona en la oscuridad sino cuando una luz externa brilla hacia ella, así* ***el intelecto****, mientras tiene una* ***mera sensación intelectual****, no puede* ***tener una visión intelectual, ni estar en actividad*** *por sí mismo,* ***si la******Luz Divina no resplandece*** *en torno suyo.*

Releamos el texto anterior:

*"Como el fuego, cuando es cubierto con un material no transparente, puede* ***calentar*** *pero* ***no iluminar****, así también* ***el intelecto-*** *cuando lo cubre* ***el velo oscuro*** *de las* ***malas pasiones****- puede participar* ***de un conocimiento,*** *pero ciertamente* ***no de una luz*** *[...]*

Cuántas veces ocurre que personas muy inteligentes, no son **capaces de darse cuenta** de la **verdad**, de la **auténtica realidad** que las rodea.

San Gregorio Palamás dice que si el intelecto **no está purificado**, entonces **no es capaz de entender ninguna verdad**.

Sólo puede hacerlo cuando el intelecto **participa en la distribución de la Verdad** que Dios nos revela**,** Verdad que va a ser ***recibida y operada*** por nuestro **espíritu**, al que Palamás denomina ***intelecto supracelestial***.

Sin esa revelación de la Luz Divina distribuida por Dios, nuestro conocimiento estaría limitado a la simple combinación **de significados o conceptos naturales,** seande nuestrassensacionesypercepciones, de los términos semánticos, de lo matemático, lo científico, etc.

Dice textualmente San Gregorio Palamás:

*"Es por esto también que la* ***Luz Intelectual*** *o Divina viene a* ***producirse*** *en el intelecto* ***supra celeste****, es decir, en* ***lo que excede a sí mismo al intelecto”****.*

Como decíamos al principio, **se supera el nivel de lo psíquico al llegar a lo espiritual**.

Continua Palamás:

*“Y* ***esa luz*** *supra celeste y superior al intelecto, ¿cómo se podría llamar* ***conocimiento****, a menos que se haga de manera* ***metafórica****?”*

Es decir, ya no se trata de un **simple conocimiento**.

Finaliza diciendo:

*“Sin embargo, la* ***purificación*** *de la ignorancia mediante su eliminación,* ***se cumple en el alma racional, conforme a su propia naturaleza”****.*

Es como decir que la **verdadera función** **del intelecto**, no es sólo aquella **de entender conceptos**, sino sobre todo la de **permitir** **el paso** a un **entendimiento supraindividual,** **superándose el intelecto a sí mismo** cada vez que logra **operar** en el nivel del **espíritu**, **haciendo suya la manifestación** de la Luz Divina.

Este ***entendimiento supraindividual*** no se llama así **por estar fuera del intelecto** del hombre, sino porque *es llamado a superarse* **desde su propia naturaleza;** es decir,es **llamado a divinizarse.**

Resumiendo un poco, para San Gregorio Palamás la psique o intelecto, **superándose** a sí mismo por la **purificación** del cuerpo y el alma, es capaz de **alcanzar** el **nivel superior de entendimiento**, que lo **conecta** a la Verdad Divina **distribuida** por la Luz del Creador, a la que también denomina **Luz Intelectual**.

Cuando se refiere a intelecto *supra celestial* **no se refiere a Dios**, sino **a aquél** que el hombre **alcanza** superando su intelecto normal, gracias a la **purificación** que permite su **deificación**.

Al considerar la **deificación** del hombre, entonces se puede hablar de un **intelecto *supra celestial***, porque tal intelecto **participa o resuena con la *Energía Divina*** que contiene la **Verdad distribuida** por Dios mediante su **Luz Divina**.

Cabe por tanto describir lo planteado por San Gregorio Palamás, del siguiente modo:

LA VERDAD es lo manifestado por la **Luz** que Dios distribuye.

Nuestro Intelecto Supracelestial es lo que resuena con la **Verdad** distribuida por Dios,

 como Luz o Energía Divina.

Nuestro Intelecto Supracelestial surge como una **ampliación o superación** del intelecto normal, **sin** que sea algo **distinto y separado**.

Esta superación se produce gracias a la divinización o *teosis* del ser humano.

Plantea San Gregorio Palamás que el conocimiento, como un fin en sí mismo, **es vano** y corre siempre el riesgo de **volverse diabólico**, mientras que sólo aquél producido **en la experiencia de la superación de los límites** **del intelecto**, por medio de la ***purificación del corazón***, es un conocimiento efectivo, porque consiste **en aceptar** la distribución del conocimiento hecho por la **Luz** **Divina**.

Y es importante entender que nuestro santo no **contrapone** dos entendimientos, uno de los cuales sería *positivo* y el otro *negativo*.

Lo que San Gregorio Palamás construye es una **proporción**: la Luz Divina es para el intelecto, lo que la luz natural es para la vista.

Pero esto no significa que el **acto de comprender** **sea pasivo**, como el acto de ver.

De hecho, a diferencia de la vista que no puede ver sin la luz natural, el **intelecto**, para entender, ***produce*** *de sí mismo* **cierta luz propia**.

La produce, porque **purificándose**, elimina del propio entendimiento *el velo oscuro de las malas pasiones*, pero sobre todo la produce porque, al eliminar este velo, puede volver afuncionar de manera **coherente con su propia naturaleza, que *es* *connatural* con la naturaleza de la Luz Divina**, en el sentido que ambas son ***energías informadas***.

Por decirlo de algún modo, sin **divinización o *teosis***, el intelecto no funciona a plenitud; al purificarse logra que su naturaleza opere a un elevado porcentaje de su capacidad, entre la cual se halla la capacidad de **resonar con la Energía Divina**.

Como podemos apreciar, esta luz propia ***es*** *el intelecto* y también ***es*** *aquello que*- simultáneamente- *permite que el intelecto vea*: es al mismo tiempo ***dentro*** y ***fuera*** de nosotros, porque el***acto* *de* *entender en otro*** ***nivel*** consiste en **salir de sí**, mediante un **movimiento ex-stático** del intelecto que se ***supera a sí mismo***. **Ex-stático** viene de éxtasis, o sea, salir de sí.

Y tal como el ojo ve, al recibir la luz, el intelecto realiza **la actividad propia de recepción de la Luz Intelectual** o Luz Divina

Dice San Gregorio Palamás:

*"De hecho, aquellos cuyo* ***corazón*** *ha sido purificado,* ***ven a Dios*** *[...], quien,* ***siendo Luz****,* ***habita y se manifiesta*** *en aquellos que lo aman y son amado por Él [...]: y se manifiesta* ***como un espejo en el intelecto purificado****, a pesar de ser invisible en sí mismo.*

Continúa diciendo:

*“De hecho, es precisamente de esta manera que una figura se produce en un espejo: aunque parece que vemos la figura original, realmente no la vemos; es casi imposible ver lo que se ve en el espejo y, al mismo tiempo, ver aquella figura original que da al espejo su propia forma”.*

La metáfora del espejo, que procede de **San Pablo**, permite a Palamás hacernos comprender cómo el *intelecto* *purificado* **se predispone a recibir la Luz Divina:** simplemente **vaciando su contenido**, o sea, adormeciendo el cuerpo y la psiquis.

Hemos tratado de explicar **cómo actúa** la Luz Divina en el ser humano.

En la próxima kápsula palamita, la número 12, trataremos de comprender **qué es** la Luz Divina, **cuál es su naturaleza**.

Que la Luz Divina **ilumine** nuestros pensamientos y nuestras acciones, y su energía **fortalezca** nuestra voluntad.